<u>IQ</u>

عشر قواعد في العبادة





# عشر قواعد في العبادة

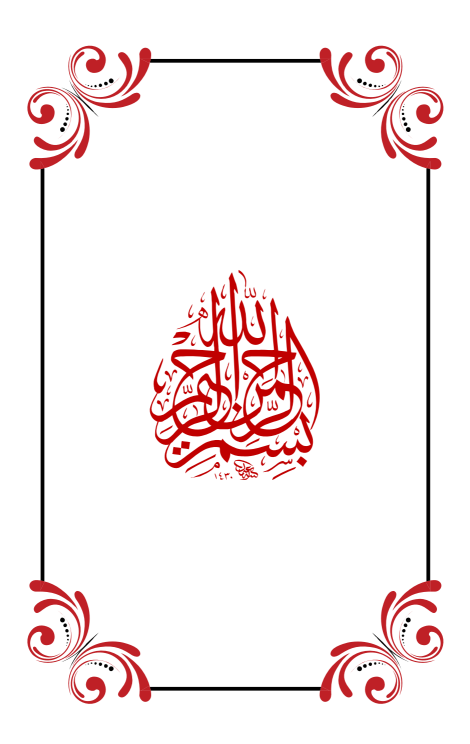
(تحتوي قواعد مهمة في العبادة وضوابطها وتقسيماتها)

# لفضيلة الشيخ

# أ. د. صالح بن عبد العزيز بن عثمان سندى

أستاذ العقيدة بالجامعة الإسلامية والمدرس بالمسجد النبوي

(الشيخ لم يراجع التفريغ)





إنَّ الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا. من يهده الله، فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له. وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ نبينا محمد عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلّم تسليمًا كثيرًا. أمَّا بعد (۱):

أهم الموضوعات التي ينبغي أن يعتنيّ المسلم بها، كيف لا يكون الأمر كذلك والعبادةُ هي الغاية التي خلقك الله يا عبد الله من أجلها، أنت ما خُلقت إلا لكي تكون عبدًا لله، لتقوم بهذه العبادة وتؤديها على الوجه الذي يحبه الله في فأي علم يفوق العلم بهذا الموضوع. لا شك أن هذا من أهم ما ينبغي، وهذا الفقه من أعظم الفقه الذي ينبغي أن تحرص عليه.

<sup>(</sup>۱) أصل هذه الأوراق: جزءٌ مستل من التعليق على رسالة ((العبودية))؛ لشيخ الإسلام ابن تيمية كَمُلَنَّهُ في المسجد النبوي بتاريخ: ٢/ ٩/ ١٤٣٨هـ.

10 1

وقبل أن نبدأ في مدارسة هذه الرسالة، أُحِّبُ أن أقدم بمقدمة تتضمن قواعد مهمة في العبادة. هذه عشر قواعد تحمل قواعد تحمل أن تكون منك على ذُكر حتى تفهم كلام شيخ الإسلام كَلْلَهُ بل حتى تفهم موضوع العبادة على الوجه الذي ينبغي.

وهذه القواعد سأذكرها على رسم الإيجاز، وتفصيل هذه القواعد سيأتي في ثنايا هذه الرسالة -إن شاء الله-.

#### وهذه القواعد:

أولاً: أنَّ العبادة لها قيدان: وقد ذكر هذين القيدين شيخ الإسلام وَعَلَلْلَهُ فيما سمعت في التعريف الذي ذكره -قبل قليل-، حينما عرّف العبادة بأنها: اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه.

# إذن العبادة لا تكون عبادةً إلا باجتماع هذين القيدين:

- () أن يكون هذا الشيء مما يحبه الله.
  - ٥) وأن يكون مما شرعه لعباده.

فإذا أردت أن تعرف هل هذا القول أو الفعل عبادة أم ليس كذلك؟ فانظر أهو مما يحبه الله وشرعه لعباده؛ إن كان ذلك كذلك، فهذا الأمر عبادة.



القاعدةُ الثانية: العبادة لها ركنان.

لل كن الأول: غاية المحبة.

لا والركن الثاني: غاية الذل.

وعبادة الرحمن غاية حبِّه مع ذلِ عابده هما قطبان وعليهما فلكُ العبادة قائمٌ ما قام حتى قامت القطبان وعليهما فلكُ العبادة قائمٌ ما قام حتى قامت القطبان وسيفصل المؤلف رَحْلَلْهُ الكلام عن هذين الركنين قريبًا -إن شاء الله-.



## القاعدة الثالثة: العبادةُ لها شرطان، هما:

- ١) الإخلاص لله ﷺ.
- ٢) والمتابعة لرسوله ﴿ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ .

فلا تكون العبادة مقبولة إلا باجتماع هذين الشرطين.

هذان الشرطان لقبول العبادة، وسيأتي -إن شاء الله- تفصيل الكلام عن هذين الشرطين في أثناء شرح هذه الرسالة .





### القاعدة الرابعة: تنقسم العبادة إلى أقسام بحسب بعض الاعتبارات.

تنقسم العبادة إلى أقسام بحسب بعض الاعتبارات، ونذكر هاهنا أهم تقسيم للعبادة، وهو تقسيمها من ثلاثة أوجه باعتبارات ثلاثة:

أولاً: تقسيم العبادة باعتبار ذاتها.

فالعبادة باعتبار ذاتها تنقسم إلى قسمين:

#### تنقسم إلى:

🔑 عبادة فعلية.

🖞 وإلىٰ عبادة تركية.

وها هنا ينبغي أن يتنبّه المسلم إلى أن العبادة ليست هي الأمور الفعلية فحسب، بل ثمة شطرٌ آخر للعبادة وهو التركية، العبادة التركية، وذلك أنه كما أمر الله على أن نفعل أشياء، فقد أمر أن نترك أشياء؛ فمن أتى بهذه الأفعال، فقد أتى ببعض العبودية، ومن ترك تلك الأشياء، فقد استكمل العبودية.

والمقصود بالترك هاهنا هو: الترك الوجودي لا الترك العدمي، وهذا مبحثٌ يطرقه أهل العلم في هذا الموضع: هل الترك أمر وجودي، أم هو أمر عدمي؟

9:01

والتحقيقُ: أن الترك منه ما هو وجودي، ومنه ما هو عدمي.

أمّا الترك العدمي، فهو: ترك الذهول؛ ذهول الإنسان عن الشيء فينتج عن ذلك أن يتركه. هذا ترك عدمي، وهذا ليس بعباده، ولا يترتب عليه ثواب.

الثواب في الشريعة إنما يترتب على الترك الوجودي، الشريعة إنما تُثيب على الموجود لا على المعدوم.

القسم الثاني: الترك الوجودي. وحقيقة هذا الترك أنه فعل، وهو كفّ، وحجزٌ، وحبسٌ للنفس عن فعل ما نهى الله على عنه: ﴿ وَأَمَّا مَنَ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَ وَنَهَى ٱلنَّفَسَ عَنِ ٱلْمُوكَى ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ ع

ولذا قال النبي في هنما خرّج أبو داود بإسنادٍ حسن، قال في: «أنا زعيمٌ ببيتٍ في ربضِ الجنة لمن ترك المراء وإن كان محقًا». لاحظ أن الثواب هاهنا ترتّب على ترتب على تركِ. تركُ المراء، وإن كان هذا الإنسان محقًا في رأيه. قال: «وببيتٍ في وسط الجنة لمن ترك الكذب وإن كان مازحًا». ترتب الثواب ه اهنا على ترك، وهذه قرينة تدل على أنه هذه عبادة. قال: «وببيتٍ في أعلى الجنة لمن حَسُن خلقه».



والأدلة في هذا الباب كثيرة، لا يخفاك حديثُ السبعة الذين يظلهم الله على في ظله، قال: «ومنهم رجلٌ دعته امرأة ذات منصب وجمال، فقال إني أخاف الله»، فهذا لا شك أنه منه عبادةٌ وهو كونه ترك الفاحشة.

والسؤال ها هنا: متى يكونُ الترك وجوديًا؟ متى يكون هذا الترك عملاً صالحًا يثاب الإنسان عليه؟

الجواب: أنَّ هذا الترك لا يكون كذلك إلا إذا كان تركًا احتسابيًّا.

ومرادنا بقولنا الترك الاحتسابي هو: الترك الذي اجتمع فيه أمران:

- ١) القصد.
- ٢) والإخلاص.

أما القصد فهو أن يقصد إلى الترك، إلى الكف، إلى الاجتناب، لا أن يترك الشيء لأنه غافلاً عنه، فهذا -كما أسلفت- لا يكون ترك عبادة؛ لأنه أمر عدمى.

إنما بحثنا في ترك كان عن قصد، أن يقصد إلى حجز نفسه عن فعل ما، وذلك بأن يُشُرُّف على الشيء، أو تتيسر له أسباب فعله،

أو يقوم فيه الباعث إلى القيام به، ثم إنه يحجُز نفسه عن ذلك. ففي المثال القريب، الرجل الذي دعته امرأة ذات منصب وجمالٍ، هذا الكف كان عن قصدٍ، مع أنه إن نظرت إلى الترك، ترك الفاحشة، فإنه قد ترك الفاحشة بنساءٍ كُثر، بل بكل النساء الأجنبيات عنه في تلك اللحظة. صح أم لا؟ لكن هل عُدَّ هذا في حقه حسنة أُثيب عليها مذا الثواب؟

الجواب: لا، إنما على ترك هذه المرأة على وجه التعيين، لم؟ لأنَّ الترك كان عن قصد.

الشرط الثاني لكون الترك احتسابيًا أن يكون الترك قد كان صاحبه مخلصاً لله.

قلنا: قصدٌ، وإخلاص.

إذن لابد أن يترك لوجه الله، أمَّا لو ترك لغير وجه الله عِنَّهُ فبالتأكيد لا يكون تركه عبادة.

وهذا الترك الذي لا يكون لغير الله عز وجل قد يكون معصية لله عز وجل، وقد لا يكون معصية.

أما كونه معصيةً، فهو: أن يترك تركًا يرائى فيه الناس؛ بمعنى: أنه يُظهر أنه ترك المعصية حتى يُمدح على ذلك، فهذا رياءٌ والريا شرك.



وقد يكون ذلك غير معصية، وإن كان أيضًا ليس عبادة، كأن يترك لغير رياء وأيضًا لغير وجه الله؛ فمن ترك الفاحشة لأجل خوفِ هذا الإنسان على نفسه من المرض؛ لا يريد أن ينتقل إليه هذه الأمراض المنتشرة -عافاني الله وإياكم من ذلك-. نقول: هذا ليس عبادة، وليس أمرًا محرمًا؛ فلم يقم به السبب الذي يقتضي الثواب ولا السبب الذي يقتضي العقاب.

إذن مشلُ هذا الترك لا يكون في حق صاحبه لا طاعةً ولا معصيةً.

الجواب: تركُ المعصية احتسابًا. وما معنى قولنا احتسابًا؟

ما اجتمع فيه القصد والإخلاص.

إذن هذا تقسيم أولُ للعبادة وهو تقسيم العبادة من حيث ذاتها.



ثانيًا: تقسيم العبادة من حيث متعلَّقها.

ومرادنا بقولنا: متعلقها؛ يعني: من حيث متعلقها من الإنسان، من العابد.

#### فالعبادة بهذا الاعتبار تنقسم إلى قسمين:

عبادة ظاهرة.

لل وعبادة باطنة.

أمّا العبادة الظاهرة: فإنها الأعمالُ الصالحة التي تقوم بالجوارح؛ الجوارح الظاهرة أن يقوم بالعبادة ببدنه كصلاةٍ وزكاة وحج وجهادٍ وأذان وإقامةٍ إلى غير ذلك. هذه عبادةٌ ظاهرةٌ.

وثمة عبادة باطنة: وهي الأعمال الصالحة التي تقوم بالقلب؟ كمحبة الله، وخشيته والإنابة إليه، والتوكل عليه، وما إلى ذلك. فهذان نوعان للعبادة.

والأصلُ أن جنس العبادة الباطنة أفضل من العبادة الظاهرة. هذا هو الأصل في هذا الباب، بل العبادة الظاهرة إذا خلّت من العبادة الباطنة، فإنها تكون قليلة الأثر أو عديمة الأثر.



ثالثًا: تقسيم العبادة باعتبار حكمها.

#### فتنقسم العبادة باعتبار حكمها إلى قسمين:

- اللى عبادة واجبة.
- ٢) وإلى عبادة مستحبة.

الأصل أن العبادة لا تخرج عن هذين القسمين: أن تكون واجبة، أو أن تكون مستحبة.

إذن هذه بعض تقسيمات العبادة.



# القاعدة الخامسة: العبادة هي الغاية من خلْق الخلق.

الله على إنما خلق هذا الخلق لغاية يُحبها ويريدها في وهي عبادته وحده لا شريك له. ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [الذاريات:٥٦]. وهذا ما سيتحدث عنه المؤلف قريبًا -إن شاء الله-.



# القاعدة السادسة: نفعُ العبادة للعباد لا لخالقهم.

لما أمر الله الله الله العباد بعبادته ما كان هذا لنفع يعود إليه، بل الله الله الله عني عن العباد وعبادتهم، بل الو أن أوّلهم وآخرهم وإنسهم وجنهم كانوا على أتقى قلبِ رجلٍ واحد منهم، ما زاد ذلك في ملك الله شيئًا».

إنما العبادة نفعها راجعٌ إلى العباد. قال العبادة ﴿ وَمَا خَلَقَتُ الْحِبَادِ وَالْكِ الْعَبَادِ قَالَ الْحَبَادة وَمَا خَلَقَتُ الْجُنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ آ ﴾ [الذاريات:٥٦]، ثم قال: ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ آ ﴾ [الذاريات:٥٧].

فالعبادة نفعها لك يا عبدَ الله. قال العلماء: كلَّ يريدك له، إلا الله فإنما يريدك لك.

#### القاعدة السابعة: العبادة توقيفية.

بمعنى: أنَّ الذي يشْرعُها إنما هو الله في فهو الذي يشرع الدين، وهو الذي يشرع الطاعة، وهو الذي يشرع العبادة، فلا أحد يملك هذا الحق إلا الله في .

فلا أحد يملك أن يجعل الشيء عبادةً إلا الخالقُ البارئ ، وعليه فكل من أحدث عبادةً لم يشرعها الله ، فإنه يكون قد أشرك مع الله ، أشرك مع الله غي غيرَه. إذا كان هو الذي أحدث واعتقد أن له حق الإحداث في الدين وشرع العبادة، فإنه أشرك نفسه مع الله ، وإن اعتقد أن غيره له حق التشريع، فلا شك أنه يكون قد أشرك هذا الغير مع الله .

بل حتى النبي ، النبي بالنبي بالنبي بالنبي بالله، ولا يمكن بحال أن حاشا وكلا، إنما النبي بالله الله، ولا يمكن بحال أن يشرع النبي بالله شيئًا من التشريع من الله بالله با



# القاعدة الثامنة: الهداية إلى العبادة من نعمة الله على.

فالله على الذي أنعم بعبادة العابدين وطاعة الطائعين، وإلا فليس منهم شيء ولا إليهم شيء.

واللهِ لو الله ما اهتدينا لا تصدقنا ولا صلينا

الله على هدى إلى العبادة، هو الذي هدى هداية الإرشاد، وهو الذي هدى هداية الإرشاد، وهو الذي هدى هداية التوفيق، وقد جمع الله الله بينهما في قوله: ﴿ وَاللَّهُ يَدْعُوا إِلَى دَارِ ٱلسَّلَامِ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْنَقِمٍ ۞ ﴾ [يونس:٢٥].

هو الذي شاء أن تشاء الطاعة، وهو الذي خلقها لما قمتَ بها؛ فالأمر منه وإليه، والنعمةُ كلها منه في: ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكُ أَنَ أَسَلَمُوا فَلُ لَا فَلُا مَر منه وإليه، والنعمةُ كلها منه في: ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكُ أَنَ اللّهُ يَمُنُ عَلَيْكُم أَنَ هَدَىٰكُم لِلْإِيمَٰنِ إِن كُنتُم صَلِاقِينَ ﴾ تَمُنُوا عَلَى إِسَلَامَكُم مَلِ اللّهُ يَمُنُ عَلَيْكُم أَنَ هَدَىٰكُم لِلْإِيمَٰنِ إِن كُنتُم صَلِاقِينَ ﴾ [الحجرات: ١٧].

قال ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ اللَّهِ الْكُفُرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أَوْلَتِهِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ ﴿ ﴾ فَضَلًا مِّنَ اللّهِ وَنِغَمَةً ﴾ [الحجرات:٧، ٨].

فالأمر من الله في ، هو الذي تفضَّل به في ولذا يقول أهل الجنة إذا حلُّوا فيها: ﴿وَقَالُواْ ٱلْحَمَدُ لِللهِ ٱلَّذِى هَدَنْنَا لِهَذَا وَمَاكُمَّا لِنَهْ تَدِى لَوْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ



# القاعدة التاسعة: الإثابة على العبادة من فضل الله 🎒.

العبادُ لا يستحقون على الله شيئًا من تلقاء أنفسهم حاشا وكلا. العباد لا يُجيبون على الله، العباد لا يستحقون شيئًا من ذواتهم على الله، إنَّما الإثابة على العبادة محضٌ فضل الله .

# وقاعدة أهل السُّنة والجماعة في هذا الباب تتلخَّص في أمرين:

أولاً: أنَّ الإثابة على الطاعة محضُ فضل الله على الذي أوجبه على نفسه.

ثانيًا: أنَّ الطاعات والعبادات سببُ حصول الثواب.

العبادة ما شأنها؟! هل قيام العبد بها موجبٌ حقًا للعبد على الله من ذات العبد؟

الجواب: كلا، قطعًا. إنَّما الثواب فضلٌ محضًّ من الله ، والعبادة سبب حصوله.

ليس الأمر، كما يزعم أهل البدع، شأنه شأن الإجارة؛ كأنَّ الشأن في هذا المقام أنَّ مستأجرًا استأجرَ أجيرًا، ثم إنَّه لما انتهى من عمله استحقَّ الأجر، أليس كذلك؟ فحينما يأتي صاحب العمل إلىٰ هذا الأجير فيعطيه المال، أيقول تفضل هذا تفضل مني لك؟

الجواب: لا. إنما هذا حقه الذي استحقه بعمله وجهده، ولا يقبل هذا الأجير أنْ يكون هذا الأجر على سبيل التفضل.



أهل البدع طائفةُ منهم يقولون: العبادة شأنها كشأن الإجارة، واستحقاق الثواب كاستحقاق أجر الإجارة لا فرق.

وأما التفضل والمنة بالثواب، فهذا لا محل له في هذا المقام. إنما المقام ها هنا استحقاقٌ للثوابِ وجوبًا لذات العمل، العبد هو الذي استحقَّ هذا على الله على الله في لعمله وليس بسبب عمله، فرقٌ بين الأمرين.

أهل السنة يقولون: الثواب أستحقَ بسبب العمل، وليس أنَّ العمل هو الذي أوجب الثواب على الله هُ بحيثُ لو لم يكن ثمةَ ثوابٌ من الله هُ كان هذا ظلمًا منه، -تعالى الله عن ذلك-.

وانتبه ها هنا إلى الفُرقان العظيم بين أهل السنة ومخالفيهم؛ ذلك أنَّ أهل السنة يقولون: هذا الحقُ كان حقًا على الله بالمتحقاق العبد له على الله.

# كيف كان هذا الثواب حقًا على الله؟

الجواب: بإحقاقه على نفسه، هو الذي أحقَّ على نفسه، وهو الذي وعد، وهو الذي لا يخلف الميعاد، أن يثيب الطائعين،

فكان خلافُ ذلك خلاف ما تقتضيه أسماؤه الحسني وصفاته العلا، فكان ظلمًا؛ لأنَّ الظلم وضع الشيء في غير موضعه.

عدمُ الإثابة بعد أنْ أحقَّ الله هذا الحق على نفسه، ووعد بأنه سيعطى، وأخبر بأنه سيعطى، إِخْلَافُ هذا ظلمٌ. من أي وجه؟ لأنه وضعٌ للشيء في غير موضعه؛ فالذي تقتضيه أسماؤه وصفاته ﷺ هو أن يكون الشيء الذي وعد به، وأن يكون الشيء الذي أحقه على نفسه.

ورد في حديث معاذ رفي قال النبي في : «وحق العباد على الله ألا يعذب من لا يشرك به شيئًا».

إذن، تنبّه في هذا الأمر، أو في هذا المقام، إلى هذه الأمور الثلاثة:

أولاً: الإثابة فضل الله.

ثانيًا: الإثابة حتُّ على الله، ولكن بقيدٍ وهو بإحقاقه على نفسه. ثالثًا: أنَّ العبادة هي سبب حصول الثواب.

ولذلك تجد أنَّ الله ﷺ رتَّب في آياتٍ كثيرة الإثابة على فعْل العبادات، على فعل الحسنات والطاعات. على أي وجه؟



على وجه السببية، أنَّ هذا كان سببَ هذا. الثوابُ التنعيم في الجنة كان سببه قيام العبد بالعمل الصالح، وهذا له أمثلة كثيرة، - وسنتكلم عنها أثناء الشرح إن شاء الله-.



القاعدة العاشرة: العبادة متفاوتة، فبعضُ أفرادها أفضل من بعض.

العبادةُ تتفاضل أفرادها، وعليه بعض أنواع أو أفراد العبادة أفضل من بعض. وهذا التفاوت مرجعه إلى واحدٍ من ثلاثة أمور.

ما الضابط في كون هذه العبادة أفضل من تلك؟

الجواب: واحدٌ من ثلاثة أمور:

الأول: محبةُ الله ، فبعضُ العبادات أحبُّ إلى الله من بعض. انتبه لقاعدة هذا الباب، كلُّ العبادات محبوبةٌ إلى الله، وبعضها أحب إليه من بعض. كل العبادات محبوبة إلى الله ، ولكن بعضها أحبُ إليه من بعض.

و لأجلَّ هذا نجد مثلاً أن الشيخين الله أخرجا في الصحيحين أنَّ النبي الله قال: «أحبُ الصلاة إلىٰ الله قل صلاة داوود، وأحب الصيام إلى الله صيامُ داوود».

إذن هناك ما هو حبيب إلى الله، وهناك ما هو أحب إلى الله.

تجد النبى الله في حديث عائشة الله الضاف الصحيحين قالت: «أحبُ العمل أو أحب العبادة إلى الله أدومها وإن قل».

فإذن العبادة في نفسها، أو قد يقترن بها وصف يجعلها أحب إلى الله عَجَّكُ من غيرها.

نفس العبادة قد تكون أحب إلى الله من غيرها، وقد يقترن بها وصف- كما هنا في هذا الحديث (أدومها).

إذن، المداومة وصف متى ما اقترن بالعبادة جعلها بهذا الوصف، أحبَّ إلى الله ﷺ.

ثانيًا: الأمر والطلب. والقاعدة في هذا: أنه كلما تأكّد الأمر بالعبادة، فهي أحب إلى الله ﷺ.

ودليل هذا قول النبي ﷺ فيما يرويه عن ربه ﷺ: «وما تقرّب عبدي إلىَّ بشيءٍ أحب إليّ مما افترضته عليه».

إذن الواجبات وهي التي تأكد الأمر بها، تأكد طلبها من الله على أحبُ إلى الله على فكانت أفضل. فالقاعدة أنه كلما تأكد الأمر والطلب للعبادة، فهي أفضل من غيرها.



الثالث: الثواب. كلما ترتب أو كلما كان الثواب المترتب على العبادة أعظم، فهذا دليل على أنها أفضل.

إذن التفضيل أو التفاضل بين أفراد العبادات مرجعه إما إلى محبة الله على، أو إلى الأمر والطلب، أو إلى الثواب.

كلما كانت العبادة ذات ثوابٍ أكثر، وعدَ الله على بثوابٍ أعظم عليها، هذا دليل على أنها أفضل من غيرها.

إذن هذه قواعد عشرٌ كاملةٌ تمهّدُ لك فَهْمَ ما يتعلق بموضوع العبادة.

والله تعالى أعلم، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.

